
  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 325 
 

Das Literarische Moment der Wiederaufnahme im 

Pentateuch 

WILFRIED WARNING  

ABSTRACT 

The resumptive repetition (Wiederaufnahme) is one of the 

literary devices used to shape the transmitted text in MT + 

Sam. To a certain degree, the first chapters of Genesis seem to 

be outlined by the relative particle אשר (“which”) and the 

noun שמים (“heaven”). Part of the Abraham story is 

highlighted by the word שבע (“to swear”), גמל (“camel”), 

להמכפ  (“Machpelah”), מערה (“cave”),  נתן את  הארץ (“to give the 

land”) and the noun זרע (“seed, offspring”). Lastly, the Joseph 

story accentuates the terms ארץ כנען (“the land of Canaan”), 

 (”peace, well-being“) שלום ,(”to sprout“) צמח ,(”neck“) צואר 

and  נכר (“to recognise”). The second part of this study will 

throw light on terminological patterns which underline 

different thematic and theological aspects in Exodus, Leviticus, 

Numbers and Deuteronomy. 

KEYWORDS: Composition of Genesis, Rhetorical Criticism, 

Terminological Patterns 

“Researching the Bible was your passion. 

May your discoveries be a blessing to 

others. See you in heaven, Dad!” Naila 

Alexandra 

A EINFÜHRUNG 

Das Lesen ist ein Prozeß von Sinnproduktionen, in dem ständig 

Entscheidungen getroffen und Vermutungen aufgestellt werden. Es 

werden unablässig neue Informationen aktiviert und Hypothesen 

gebildet, die sich entweder bestätigen oder modifiziert werden müssen. 

Bereits das visuelle Abtasten findet daher als ständige Folge von 

vorausgreifenden Erwartungen und rückwirkenden Korrekturen statt. 1 

 
  Submitted: 09/05/2022; peer-reviewed: 18/10/2022; accepted: 20/12/2022. 

Wilfried Warning, “Das literarische Moment der Wiederaufnahme im Pentateuch 

Erster Teil,” Old Testament Essays 36 no. 2 (2023): 325–346. DOI: 

https://doi.org/10.17159/2312-3621/2023/v36n2a3. 

This article is published posthumously with the permission of Dr Wilfried Warning’s 

family.  
1 Sabine Gross, Lese-Zeichen: Kognition, Medium und Materialität im Leseprozeß 

(Darmstadt: WBG, 1994), 15. 

https://doi.org/10.17159/2312-3621/2023/v36n2a3


326  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 
 

Beim Lesen des „priester(schrift)lichen“ (p) Schöpfungsberichtes oder der 

nicht priesterlichen (np) Paradieserzählung formulieren wir Vermutungen, 

(re)aktivieren Informationen und stellen evtl. Hypothesen auf. Inwieweit sind 

sie zu modifizieren, falls sie dem tradierten Textgefüge nicht entsprechen? Ist 

uns bei der Lektüre der Pentateuch–Letztfassung stets bewusst, dass die 

eigenen Prämissen Einfluss darauf haben, wie wir die Letztfassung lesen und 

interpretieren?  

 Close reading des tradierten Textes manifestiert: die Wiederaufnahme 

eines Textelements erweist sich in vielen Texten der Hebräischen Bibel (HB) 

als charakteristisches Gestaltungsmittel. Das gilt für kürzere und für weiter 

reichende Abschnitte. Tabellarisiert man das Vokabular einer in sich 

geschlossenen Texteinheit, so tritt die pointierte Positionierung einzelner 

Wörter / Wendungen zutage. Gleichen sich in einer solchen Tabelle der erste 

und letzte Beleg, liegt eine „Inklusio“ vor; ähneln sich der zweite und 

zweitletzte Text, sprechen wir in Analogie zur Inklusio von einer „offenen 

Inklusio.“ Drittens, in der so genannten „äquidistanten Struktur“2 entspricht die 

dritte Belegstelle der drittletzten, die vierte der viertletzten usw. Beim Lesen 

des Pentateuch sollten wir uns stets bewusst sein: das einzige uns zur 

Verfügung stehende Faktum ist der tradierte Text in all seiner Komplexität.3 

Daher täten wir gut daran, seine literarische Geschichte und seine Struktur als 

Ganzes zu begreifen, und zwar als theologisches Ganzes. Mit Blick auf den 

‚kanonischen‘ Text argumentiert R. Rendtorff wie folgt:  

In my view this implies a ‘canonical’ reading of the biblical text. 

‘Canonical’, as I understand it, means, not to ignore the diachronic 

depth-dimension of the texts, but rather to try to understand the text 

in its given form as a deliberately composed final unity, which 

should be taken seriously by the reader and interpreter.4 

 Inwieweit ist eine „diachrone Tiefendimension“ einzubeziehen? 

Besonders dann, wenn Ausleger zu unterschiedlichen oder gar 

widersprüchlichen Resultaten gelangen? Die internationale Forschungslage ist 

von drei verschiedenen „Zentren“ geprägt: Europa, Israel und Nord-Amerika. 

Gelinde gesagt sind die drei Diskurse nur locker miteinander verbunden, 

zeitweise sogar unabhängig voneinander. Jede arbeitet mit eigenen 

Arbeitshypothesen, jede wendet unterschiedliche Methoden an und jede bringt 

eigene Ergebnisse hervor. Mit Blick auf diese Diskussion stellt K. Koch fest: 

 
2  Vgl. Wilfried Warning, „Gedanken zu dem Nomen זרע ‚Samen, Nachkommen‘ in 

Genesis,“ OTE 30 (2017): 852–873. idem., „Gedanken zu Genesis 46,8–27,“ BZ 63 

(2019): 93–104; „Gedanken zum Buche Genesis,“ BN 185 (2020): 3–18.  
3  Vgl. Roger N. Whybray, Introduction to the Pentateuch (Grand Rapids: Eerdmans, 

1995), 27. 
4  Rolf Rendtorff, Der Text in seiner Endgestalt: Schritte auf dem Weg zu einer 

Theologie des Alten Testaments (Neukirchen Vluyn: Neukirchener Verlag, 2001), 

118. 



  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 327 
 

„Jeder Alttestamentler bastelt heute an seinem eigenen, mehrfach geschichteten 

Pentateuch.“5 

 Das Gestaltungsmittel der Wiederaufnahme eines Textelements zeigt 

sich in der Letztfassung von Genesis, Exodus, Levitikus, Numeri, im Buch 

Deuteronomium und sogar im Pentateuch–Endtext. Überdies findet es sich bei 

Amos, Jona, Micha und Esther.6 Eine rezente Studie weist auf die ausgewogene 

Positionierung des Wortes  תבה „Kasten, Arche“ hin. In einer 28-tlg. Tabelle hat 

Gen 6,18 („gehe in den Kasten, du /  אתה und deine Söhne, deine Frau und die 

Frauen deiner Söhne“), die sechste Position inne, während 8,16 („gehe aus dem 

Kasten, du / אתה und deine Frau und die Frauen deiner Söhne“) an sechsletzter 

Stelle steht. Gottes Anweisungen; d.h. die Arche zu betreten / die Arche zu 

verlassen scheinen „arithmo- logisch“ und terminologisch aufeinander angelegt 

zu sein. 

 Die äquidistante Positionierung von 6,18 und 8,16 tritt jedoch nur dann 

hervor, wenn wir das tradierte Textgefüge als Erzähleinheit akzeptieren. Geht 

man jedoch von einem p + np Erzählstrang aus, ist sie nicht zu erkennen. Ob 

wir wollen oder nicht, die eigenen Interpretationshypothesen nehmen in der Tat 

Einfluss auf unsere Auslegung. Wäre es daher nicht angemessen, konsequent 

vom tradierten Textgefüge auszugehen? Die derzeitige Forschungslage gebietet 

es m.E.,  

beim Endtext einzusetzen, ihn als bewußt synthetische Darstellung 

mit intensiven Bezügen zu begreifen und von daher Spannungen 

vorsichtiger zu bewerten. Was in der Gegenwart als ‚Spannung’ und 

damit eigentlich untragbarer Kontrast angesehen wird, hat 

zumindest der für die Letztfassung des Pentateuch Verantwortliche 

unausgeglichen aufgenommen. Er wollte und konnte es offenbar 

zusammensehen.7  

 Zu Recht konstatiert H. Seebass: „Eine diachrone Thesenbildung muß 

sich stets daran bewähren, daß sie die Endgestalt besser erklärt als ohne sie.“8 

Gilt das auch für die Pentateuch–Letztfassung? Ungeachtet möglicher 

Unterschiede, die die kritische Forschung in Europa, Israel und Nord-Amerika 

kennzeichnet, gilt die so genannte Priesterschrift als bewährte Bezugsgröße. Ihr 

Charakter als „Quelle“ bzw. „Bearbeitungsschicht“ ist indes umstritten, auch 

 
5  Klaus Koch, „P–Kein Redaktor! Erinnerung an zwei Eckdaten der 

Quellenscheidung,“ VT 37 (1987): 446–467. 
6  Wilfried Warning, “Terminological Patterns and the Book of Esther,” OTE 15 

(2002): 489-503; idem., “Terminological Patterns and the Personal Name יעקב ‚Jacob‘ 

in the Books of Amos and Micah,” AUSS 41 (2003): 229–236; idem., 

“Terminological Patterns and the Book of Jonah,” Hen XXV (2003): 131–147. 
7  Georg Fischer, “Zur Lage der Pentateuchforschung,“ ZAW 115 (2003): 615.  
8  Horst Seebass, Genesis III: Josephsgeschichte (37,1–50,26) (Neukirchen: 

Neukirchener Verlag, 2000), 217.  



328  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 
 

ihre literarische Integrität und ihr textlicher Umfang stehen zur Diskussion. 

R.G. Kratz argumentiert, das „sicherste Ergebnis der Pentateuchkritik der 

vergangenen 200 Jahre, wenn man so will ihr ‚archimedischer Punkt‘ ist die 

Isolierung der Priesterschrift (P).“9 Ähnlich äußert sich K. Schmid: “Despite all 

the uncertainties of Pentateuchal research, P still remains a sufficiently safe 

assumption. Its texts probably formed a once independent literary entity that 

might have been written at the end of the sixth century BCE.”10  

 Die derzeit normative Sicht zum Formulierungsprozess des Pentateuch 

fasst E. Zenger so zusammen: „Dass der Pentateuch nicht in einem einzigen 

Formulierungsprozess entstanden sein kann und nicht ein von Anfang bis Ende 

konsequent auf Kohärenz hin durch redigiertes Werk ist, ist Konsens der 

kritischen Pentateuchforschung.“11 Inwieweit spiegelt die Hypothese die 

Textgestalt wider, die in MT bzw. dem proto-masoretischen Samaritanus 

(Sam)12 vorliegt? Die folgende Liste führt jeweils zwei Texte an: der erste 

verweist auf die erste typische Belegstelle, und der zweite benennt die 

jeweilige Wiederaufnahme:  

 Die Relativpartikel אשר – Gen 2,2b // שמים („Himmel“) – Gen 7,11 // 

Gen 8,2a; שבע („schwören“) – Gen 24,3 // Gen 24,37; גמל („Kamel“) – Gen 24, 

19 // Gen 24,44;  מכפלא („Machpela“) – Gen 23:19 // Gen 25:5; מערה („Höhle“) 

– Gen 23:19 // Gen 25:5; כלה („aufhören, (ver)tilgen“) – Num 16,21 // Num 

 das„) ארץ כנען ;Gen 12,7 // Gen 24,7 – (“das Land geben„) נתן את  הארץ  ;17,10

Land Kanaan“) – Gen 42,11 // צואר („Hals“) – Gen 43,4 // Gen 45,14 // Gen 46 

 נכר ;Gen 43,27aβ // Gen 43,28a – (“Frieden, Wohlergehen„) שלום ;29

(„erkennen“) – Gen 42,7a // Gen 42,8a.  

 Untermauern diese linguistischen Links, die von R. Rendtorff vorgelegte 

These, dass die Texte der HB in ihrer Jetztgestalt von Natur aus theologisch 

sind? „Denn die Texte an sich enthalten die – oder zumindest eine – 

theologische Botschaft.“13 Anhand der vorgelegten verbalen Verknüpfungen 

stellt sich bei jeder einzelnen stets die Frage: Wem sind sie geschuldet? Einem 

sekundären Nachtrag, einem langwierigen Formulierungsprozess oder diversen 

Fortschreibungen? Möglicherweise einer mit Bedacht gestaltenden und 

 
9  Reinhard G. Kratz, “Der vor- und nachpriesterliche Hexateuch,” in Abschied vom 

Jahwisten: Die Komposition des Hexateuch in der jüngsten Diskussion (BZAW 315; 

ed. Jan C. Gaertz u.a.; Berlin: De Gruyter, 2002), 295; vgl. Konrad Schmid, “Genesis 

in the Pentateuch,” in The Book of Genesis. Composition, Reception, and 

Interpretation (VTS 152; ed. Craig Evans u.a.; Leiden: Brill, 2012), 27–50.  
10  Schmid, “Genesis,” 34. 
11  Erich Zenger, Einleitung in das Alte Testament (Stuttgart: Kohlhammer, 2008), 76. 
12  Vgl. Abraham Tal and Moshe Florentin, The Pentateuch: The Samaritan Version 

and the Masoretic Version (Tel Aviv: The Haim Rubin Tel Aviv University Press, 

2010) Hebräisch.  
13  Vgl. Rendtorff, “Directions,” 118.  



  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 329 
 

zielgerichtet arbeitenden Textkomposition? 14 E. Blum spricht sich klar gegen 

die Existenz einer „Endredaktion des Pentateuch“ aus. Denn schon allein die 

Textgeschichte lehre,  

daß „am Ende“ nicht eine „Hand“, sondern viele stehen, die 

eben nicht nur reproduzieren, sondern mitunter auch nach Art 

und mit Hilfe redaktioneller Technik gestalten. Freilich, und 

dies ist eine weitere Schwierigkeit, besagen selbst substantielle 

Veränderungen – zumal bei einem Großtext wie dem 

Pentateuch – nicht ohne weiteres, daß die Tradenten dabei 

jeweils das Ganze im Blick haben und dessen übergreifende 

Sinnkonstitution bei ihren Einzelbeiträgen mitbedenken. Wäre 

dann also „die Endredaktion“ diejenige Überlieferungsarbeit, 

die als letzte die Gesamtstruktur verantwortlich gestaltete?15  

B GENESIS 1,1 –9,29 

1 Die Relativpartikel אשר in Gen 1–3 

Die Erforschung des Pentateuch nahm ihren Anfang bei Gen 1–3 – 

und muss immer wieder dahin zurückkehren. Nicht, weil von Gen 

1–3 bzw. der biblischen Urgeschichte die Redaktionsgeschichte des 

Pentateuch insgesamt entfaltet und die Prinzipien redaktioneller 

Prozesse am Pentateuch vollständig abgeleitet werden könnten, aber 

weil auch der Befund von Gen 1–3 bzw. der biblischen 

Urgeschichte in Modellen zur Entstehung des Pentateuch plausibel 

erklärt werden können muss.16 

 Aus diesem Grunde beginnt die etwas andere Lektüre der Tora mit der 

Relativpartikel אשר, die in den ersten drei Kapiteln der Genesis eine struktural 

und theologisch relevante äquidistante Struktur ans Licht bringt. Im Hinblick 

auf den p Bericht (1,1-2,3) und die np Paradieserzählung (2,4-3,24) fasst D.M. 

Carr die derzeit vorherrschende Auffassung wie folgt zusammen:  

To start with, these two stories are complete wholes, neither 

showing signs of having been composed to supplement the 

other. Whereas an author/redactor extending a text in one 

direction or another can anticipate and soften conceptual 

clashes with the material he is supplementing, these two 

creation stories have the range of uncoordinated doublets and 

 
14  Erhard Blum, „Gibt es die Endgestalt des Pentateuch?“ in Congress Volume: 

Leuven 1989 (ed. J. Emerton; Leiden: Brill, 1991), 49. 
15  Erhard Blum, Studien zur Komposition des Pentateuch (BZAW 189; Berlin: De 

Gruyter, 1990), 379. 
16  Walter Bührer, Am Anfang…: Untersuchungen zur Textgenese und zur relativ-

chronologischen Einordnung von Gen 1–3 (FRLANT 256; Göttingen: Vandenhoek & 

Ruprecht, 2014), 13. 



330  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 
 

conceptual clashes that mark narratives originally composed to 

stand separate from one another.17 

Bilden die beiden Abschnitte zwei voneinander unabhängige und 

einander nicht ergänzende Schöpfungsberichte? Fördert close reading 

möglicherweise das Gestaltungsmittel der Wiederaufnahme eines Textelements 

zutage? M. Buber definiert als Leitwort „ein Wort oder ein[en] Wortstamm, der 

sich innerhalb eines Textes … eines Textzusammenhangs sinnreich 

wiederholt.“18 Daher bezeichnet er die „maßhafte Wiederholung“ eines Wortes 

/ eines Wortstammes als das wohl „stärkste unter allen Mitteln, einen 

Sinncharakter kundzutun, ohne ihn vorzutragen.“19 Zeitigt die Relativpartikel 

 im Rahmen des p Berichts und der np Erzählung eine verbal fundierte und אשר

„arithmo-logisch“ konzipierte Struktur? Das für biblische Texte 

kennzeichnende Stilmittel der Wiederaufnahme tritt auch in Gen 1–3 hervor, 

und zwar mithilfe der pointierten Positionierung der Relativpartikel אשר.  

 Das literarische Gestaltungsmittel der Wiederaufnahme zeigt sich bei 

 ;auf besondere Weise. Die Partikel ist in Gen 1,7[2].11.12.21.29[2].30.31 אשר

2,2[2].3.8.11.19.22; 3,1.3.11.12.17.23 bezeugt. Die hier zutage tretende 

äquidistante Struktur erhält ihr einmaliges Gepräge durch 2,2b: „und er hörte 

am siebten Tage von all seinem Werk auf, das er gemacht hatte“ /   וישבת  ביום

מלאכתו  אשר  עשה מכל   :Die Aussage wird in 2,3 wiederaufgenommen .השביעי 

„denn an ihm hatte er aufgehört von all seinem Werk, das Gott geschaffen hatte 

[, es] zu machen“20 / לעשות אלהים  מלאכתו אשר  ברא  בו  שבת  מכל   Bei erstem .כי 

Lesen ist man verblüfft, dass der biblische Schreiber in 2,2-3 das gewöhnliche 

Wort מלאכה „Arbeit, Werk“ dreimal „für das Erschaffen von Himmel und Erde 

benutzt. Dies ist umso auffälliger, als P gerade die Welt durch das befehlende 

Wort Gottes erschaffen sein läßt; es muß auch ihm bewußt gewesen sein, daß 

dies nicht Arbeit im gewöhnlichen Sinn ist.“21 Dem Schreiber dürfte sehr wohl 

bewusst gewesen sein, was er tut, wenn er Gottes Schöpfungswerk als  מלאכה 

bezeichnet (2,2b.3b). Aus diesem Grund ist die Phrase – שבת מכל מלאכתו – 

genauer zu betrachten. In der HB begegnet sie nur zweimal, und zwar in Gen 

2,2b.3b. Die Wendung תשב ממלאכה  / „von der Arbeit aufhören“ erscheint in 

Neh 6,3: למה תשבת  המלאכה / „warum sollte das Werk aufhören, wenn …“ Sie 

erscheint ebenfalls in 2. Chr 16,5: וישבת מלאכתו / „und er hörte auf mit seiner 

Arbeit.“ Im Paralleltext in 1. Kön 15,21 liegt sie nicht vor, denn hier begegnet 

das Verb חדל („aufhören“). Der entscheidende Unterschied zum 

 
17  David M. Carr, Reading the Fractures of Genesis: Historical and Literary 

Approaches (Louisville: Westminster John Knox Press, 1996), 65. 
18  Martin Buber, “Leitwortstil in den Erzählungen des Pentateuch,” in Werke 2. 

Schriften zur Bibel (München: Kösel Verlag, 1964), 1131.  
19  Buber, “Leitwortstil,” 1131.  
20  Georg Fischer, Genesis 1–11 (Übersetzung; Freiburg: Herder, 2018), 163. 
21  Claus Westermann, Genesis 1–11 (BKAT 1; Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 

Verlag, 1974), 234. 



  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 331 
 

Schöpfungsbericht ist: „Gott hörte von all seinem Werk auf“/ מכל מלאכתו … 

 Es ist allein dem Schöpfer vorbehalten, am siebten Tag von .(Gen 2,2b) וישבת

all seinem Werk aufzuhören. Denn am siebten Tag ist sein Schöpfungswerk 

vollendet (2,2a) und wird als „sehr gut“ (1,31) befunden. Beachtenswert ist 

hierbei: die HB erwähnt nicht ein einziges Mal, ein Mensch habe von all 

seinem Werk aufgehört.  

 Die erste lexikalische Bedeutung des Zeitwortes  שבת ist „aufhören“ (vgl. 

u.a. Gen 8,22: „fernerhin, so lange die Erde steht, soll nicht aufhören / לא ישבתו 

Saat und Ernte“ / Jos 5,12: „und das Manna hörte am folgenden Tag auf“ /  המן 

  ,In Gen 1-3 ist das Verb zweimal (2,2b.2,3b) bezeugt. In diesem Passus .וישבת

which avoids all possible use of anthropomorphic expressions in 

order to teach us, particularly in the account of creation, how great 

is the gap between the Creator and the created, such notions would 

have been incongruous; hence the Bible uses only a term that 

signifies ‚abstention from work.22 

 In anderen Texten wie Exod 20,11: „und Gott ruhte / וינח am siebten 

Tag“ oder Exod 31,17: „am siebenten Tage hat er aufgehört /  שבת und Atem 

geschöpft“ / וינפש verwendet der biblische Schreiber Verben wie  נוח oder נפש. 

Im Hinblick auf Gen 2,2-3 argumentiert  

H. Seebass: 

Für die Interpretation kommt alles darauf an, daß man kein Wort 

und keinen Satz entbehrt, sondern V 2f als Einheit liest […] Der 

Wortlaut ist in jedem seiner Teilsätze von der Terminologie des 

Siebentag- (Ex 23,12; 34,21) und des Sabbatgebotes durchtränkt … 

Zwei Inhalte sind hier unlöslich miteinander verwoben: a) der 

Gehalt des 7. Tages ist das Lassen Gottes von allem Tun, aller 

Arbeit. b) Mit diesem Inhalt des Nichttuns schließt Gott sein 

Schöpfungsmühen ab, dieses Nichttun ordnet Gott ausdrücklich am 

7. Tag seinem Schöpfungsmühen als Abschluß zu.23 

 Die auf der Relativpartikel אשר fußende äquidistante Struktur setzt sich 

zusammen aus zwölf p Texten (1,7[2].11.12.21.29[2].30.31; 2,2[2].3) und zehn 

np Belegen (2,8.11.19.22; 3,1.3.11.12.17.23). In der 22-tlg. Tabelle hat 2,2b die 

elfte Position inne: „und er hörte am siebten Tag von all seinem Werk auf, das / 

 er gemacht hatte.“ Der elfletzte Beleg lautet (2,3b): „denn an ihm hatte er אשר

aufgehört von all seinem Werk, das / אשר Gott geschaffen hatte, [es] zu tun.“ 

Mit Blick auf diesen Text argumentiert M. Fishbane: “Clearly, this seventh 

paragraph of seven paragraphs, telling of the seventh day of the seven days of 

 
22  Umberto Cassuto, A Commentary on the Book of Genesis (Jerusalem: Magnes 

Press, 1961), 63. 
23  Horst Seebass, Genesis I: Urgeschichte (1,1–11,26) (Neukirchen-Vluyn: 

Neukirchener Verlag, 1996), 88. 



332  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 
 

creation, is styled as a liturgical celebration of divine rest and completed 

creation.”24  

 Bewährt sich die diachron ausgerichtete These in Gen 1-3 daran, dass sie 

die Endgestalt besser erklärt als ohne sie? Welchen theologischen Gehalt 

vermittelt die אשר–Tabelle? Hinsichtlich der „wohl ältere[n] 

Paradieserzählung“ und dem „wohl jüngeren priesterschriftlichen 

Schöpfungsbericht“ bemerkt W. Bührer:  

Bei der redaktionellen Zusammenführung beider 

Schöpfungserzählungen hat der hierfür verantwortliche Redaktor 

den Teilvers Gen 2,4a neu gebildet und zwischen die beiden ehedem 

eigenständigen Texte gesetzt. Gen 2,4a leitet einerseits über von 

dem in Gen 2,3 als vollendet bezeichneten Schöpfungswerk zu dem 

in Gen 2,4b wieder einsetzenden Schöpfungshandeln Gottes. 

Andererseits wird durch den in priesterschriftlicher Diktion 

abgefassten Teilvers die Paradieserzählung in das 

priesterschriftliche Gliederungssystem der Toledot-Überschriften 

eingetaktet.25 

 Hat jener Redaktor, der Gen 2,4a neu gebildet hat, auch die Reihenfolge 

der zwei Erzählungen umgestellt? Im Gegensatz zu Bührer folgert E. van 

Wolde in ihrer Studie zu Gen 1–3:  

The conclusion of this study has also implications between Genesis 

1 and Genesis 2-3, because the story of paradise turns out to be 

closely connected with the previous story. Genesis 2-3 has to be 

regarded as an elaboration of one day in the account of creation in 

Genesis 1, namely vv. 26.28. While Genesis 1 pictures the totality, 

that is, the creation of heaven and earth, Genesis 2-3 zooms in on 

one aspect: the relationship between the man and the woman within 

the framework of the relationship between human being and earth. It 

is like a film or picture: one detail in Genesis1 is blown up. The 

human being (אדם), in its being male or female in 1.27, is pictured in 

an elaborate story in Genesis 2-3, in which אדם becomes איש and 

  26 .אשה

 Zwei grundverschiedene und gar konträre Interpretationen zu Gen 1–3. 

Sind die einander kontrastierenden Ergebnisse divergierenden 

Interpretationshypothesen geschuldet? Wie wir die Wiederaufnahme der Phrase 

– „von all seinem Werk aufhören, das“ – (2,2b / 2,3b) interpretieren, hängt in 

 
24  Michael Fishbane, Text and Texture: Close Readings of Selected Biblical Texts 

(New York: Schocken Books, 1979), 11.  
25  Bührer, Am Anfang, 380.  
26  Ellen van Wolde, “Facing the Earth: Primeval History in a New Perspective,” in 

The World of Genesis: Persons, Places, Perspectives (JSOTS 257; ed. P. R. Davies, 

Sheffield: JSOT Press, 1998), 36–37. 



  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 333 
 

der Tat davon ab, wie wir lesen.27 

2 Das Nomen שמים „Himmel“ in Gen 6,9-9,29 

Nimmt man die Toledot-Formel in Genesis als Gliederungselement ernst, so 

stellt die Noah–Toledot einen in sich geschlossenen Abschnitt dar. Die 

Flutgeschichte, angeblich „Paradestück literarkritischer Analyse,“28 zeitigt eine 

8-tlg. äquidistante Struktur, die auf dem Nomen „Himmel“ beruht. Das Nomen 

ist fünfmal in p (6,17; 7,11.19; 8,2a; 9,2) und dreimal in np Texten (7,3.23; 

8,2b) bezeugt.29 Das Begriffspaar „Brunnen der (großen) Tiefe“ // „Fenster des 

Himmels“ (Gen 7,11; 8,2) kommt in der HB nur hier vor. In der äquidistanten 

Struktur, die auf MT, Sam und LXX basiert, heißt es im dritten Text, „alle 

Brunnen der großen Tiefe und die Fenster des Himmels brachen auf“ (7,11). Im 

drittletzten Beleg ist zu lesen; „Und die Brunnen der Tiefe und die Fenster des 

Himmels wurden geschlossen.“ (8,2a). Das im Tanach neunmal vorliegende 

Wort ארבה „Luke, Fenster“ kommt im Pentateuch nur in Gen 7,11 und 8,2 vor. 

Somit können sich alle, die den Abschnitt lesen, vergewissern: in der Genesis–

Letztfassung bilden p + np Aussagen eine struktural ausgewogene und 

theologisch relevante Struktur, die auf 7,11 und ihre antithetische 

Wiederaufnahme in 8,2 fundiert. Um Platz zu sparen, sind die zwei mittleren 

Belegstellen (7,19.23) nicht tabellarisiert:  

6,17… zu vernichten ...unter dem Himmel 

7,3 auch von den Vögeln des  Himmels ...  

7,11ALLE B. … UND DIE F. DES HIMMELS ÖFFNETEN 

SICH 

… 

8,2a  DIE B. DER TIEFE UND DIE F. DES HIMMELS

 WURDEN VERSTOPFT 

8,2b und der Regen vom Himmel wurde zurückgehalten 

9,2 ... auf allen Vögeln des  Himmels 

 Offenkundig ist die Interpretation einer Wiederaufnahme so heterogen 

wie die hermeneutischen Voraussetzungen, in die sie eingebettet sind.30 Weder 

die p Variante der Flutgeschichte noch die np Version weisen eine 

vergleichbare Strukturierung auf. Die mit Bedacht konzipierte äquidistante 

Struktur kennt allein das ‚kanonische‘ Textgefüge.  

 Augenscheinlich haben wir bei der Analyse eines biblischen Textes die 
 

27  Vgl. Dietrich Dieckmann, Segen für Isaak: Eine rezeptionsästhetische Auslegung 

von Genesis 26 und Kotexten (BZAW 329; Berlin: De Gruyter, 2003), 103.  
28  Vgl. Blum,  Studien zur Komposition, 279. 
29  Vgl. Markus Witte, Die biblische Urgeschichte: Redaktions- und 

Theologiegeschichtliche Beobachtungen zu Genesis 1,1–11,26 (BZAW 265; Berlin: 

De Gruyter, 1998), 333–334.  
30  Vgl. Dieckmann, Segen, 103. 



334  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 
 

Wahl zwischen mehr oder minder begründeten Hypothesen, jedoch nicht 

zwischen einer Hypothese und keiner Hypothese. Darüber hinaus ist die 

Glaubwürdigkeit jeder Hypothese durch den Grad der ihr innewohnenden 

Plausibilität bedingt. Erklären die p + np zugewiesenen Erzählstränge das 

tradierte Textgefüge besser als ohne sie?  

EXEGETISCHE EINSICHTEN: Sowohl in Gen 1,1–3,24 als auch in der 

Flutgeschichte (6,9 –9,29) heben terminologisch fundierte und „arithmo-

logisch“ ausgerichtete verbale Verknüpfungen theologisch signifikante 

Aussagen hervor. Die struktural begründete Form scheint den theologischen 

Gehalt zu vervollständigen. 

C THEOLOGISCHE AKZENTUIERUNGEN IM 

ABRAHAMZYKLUS 

1 Das Moment der Wiederaufnahme in Gen 24  

In der Letztfassung der Erzählung von Rebekka und Isaak treten verschiedene 

verbale Verknüpfungen zutage. Manche beschränken sich auf Gen 24,1-67, 

während andere darüber hinaus reichen. 

 Das Verb שבע („schwören“) ist viermal bezeugt (24,3.7.9.37). Abraham 

fordert seinen Knecht auf, ihm zu schwören: ואשביעך ... אשר לא תקח  אשה לבני / 

„Ich will dich schwören lassen bei JHWH, dem Gott des Himmels und dem 

Gott der Erde, dass du meinem Sohn nicht eine Frau von den Töchtern der 

Kanaaniter nimmst“ (24,3). Die Wiederaufnahme bei Rebekkas Familie lautet 

(24,37): „Mein Herr hat mich also schwören lassen und gesagt: ‚Du sollst für 

meinen Sohn nicht eine Frau von den Töchtern der Kanaaniter nehmen […], 

sondern zu meinem Vaterhaus und zu meiner Sippe gehen und eine Frau für 

meinen Sohn nehmen.“ Die beiden Texte rahmen die mittleren Belege in Gen 

24,7.9.  

 Die an den Knecht gerichtete Aufforderung Abrahams – „ich will dich 

schwören lassen, dass du nicht nimmst … eine Frau für meinen Sohn“ – 

interpretiert A. Rofé so: „Der Objektsatz wird nicht, wie es in klassischem 

Bibel-Hebräisch der Fall ist, mit כי, sondern wie in später Prosa üblich mit אשר 

eingeleitet.“31 In den folgenden Texten wird der Objektsatz indes nicht mit כי , 

sondern mit אשר eingeleitet. Gen 11,7: „ihre Sprache verwirren, dass einer die 

Sprache des anderen nicht versteht“ /… אשר לא ישמעו. In 1. Kön 22,16 heißt es: 

wievielmal muss ich dich beschwören, dass du im Namen JHWHs nichts zu 

mir redest als nur Wahrheit? / פעמים  אני משביעך אשר לא תדבר אלי רק אמת בשם  ײ 

 Die wortgleich formulierte Frage in dem nachexilischen Paralleltext„ / עד כמה

findet sich in 2. Chr 18,15. In Ez 36,27 lesen wir: „und ich werde machen, dass 

 
31  Alexander Rofé, “An Enquiry into the Betrothal of Rebekah,” in Die Hebräische 

Bibel und ihre zweifache Nachgeschichte, FS R. Rendtorff (ed. E. Blum u.a.; 

Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag, 1990), 30. 



  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 335 
 

ihr in meinen Ordnungen wandelt“ / ועשיתי את אשר בחקי תלכו. Der mit den 

Worten את אשר eingeleitete Finalsatz ist gleichzeitig ein Objektsatz.32 Ist Rofés 

Hypothese ob dieser Beispiele zu überdenken und möglicherweise zu 

revidieren?  

2 Das Nomen גמל („Kamel“) 

Als Abrahams Knecht am Brunnen vor der Stadt die Kamele lagern lässt, bittet 

er JHWH, den Gott seines Herrn Abraham, um ein eindeutiges Zeichen: 

[It] weds good reason to piety. Of the eligible young women in the 

city, he will not settle for less than the best. So, appealing to God to 

bless his principle of choice, he improvises a shrewd character test. 

What touchstone could be more appropriate than the reception of a 

wayfarer to determine a woman’s fitness to marry into the family of 

the paragon of hospitality? And it is a stiff test, too, since it would 

require far more than common civility to water ‘ten’ thirsty 

camels.33  

In Gen 11,27–25,11 ist das Wort „Kamel“ neunzehn bezeugt, davon achtzehn 

Mal in der Brautwerbungsgeschichte: 

24,10[2].11.14.19.20.22.30.31.32[2].35.44.46[2].61.63.64. Eine sinnvolle 

Struktur tritt nicht zutage. Handelt es sich bei Gen 24 also wirklich um einen 

nachexilischen Einschub? Sollte die Erzählung terminologisch mit anderen 

Geschichten über die Erzeltern verzahnt sein? Als der ägyptische König 

Abrams Frau Sarai zu sich holen lässt, schenkt er ihm ihretwegen „Schafe und 

Rinder, Knechte und Mägde, Eselinnen und Kamele“ (12,16). Folglich kommt 

das Nomen „Kamel“ in den Erzählungen von Abraham und Sara neunzehn Mal 

vor. Der strukturale Aufbau der 19-tlg. Tabelle beruht auf der sorgsamen 

Positionierung der Verben שקה („tränken“) und שאב („schöpfen“). Am Brunnen 

vor der Stadt betet der Knecht (v. 14): „und sie sagt: ‚Trinke,‘ und ich will auch 

deine Kamele tränken’ (שקה).“ Dagegen heißt es in Rebekkas Elternhaus (v. 

44), „und sie sagt zu mir: ‚Trinke du doch, und auch für deine Kamele will ich 

schöpfen’ (שאב).“ Auf seine Bitte um etwas Wasser antwortet sie in V. 19, 

„auch für deine Kamele will ich schöpfen“ (שאב). In 24,46 lesen wir hingegen, 

„ich will auch deine Kamele tränken“ (שקה). Folglich beruht die 19-tlg. Tabelle 

auf dem pointierten Wechsel der zwei Zeitwörter. Um Platz zu sparen, fehlen 

in der Tabelle die ersten vier (12,16; 24,10[2].11), die sieben mittleren 

(24,20.22.30.31.32[2].35) und die letzten vier Vorkommen (24,46.61.63.64):  

24,14ich will auch deine Kamele tränken  ( האשק ) 

24,19AUCH FÜR DEINE KAMELE WILL ICH SCHÖPFEN

 
32  Vgl. Wilhelm Gesenius, Hebräische Grammatik (28th Auflage; Hildesheim: Olms, 

1991), 165 (Neudruck). Vgl. Dtn 4,10b. 49aβ; 6,3a; Jos 3,7b. 
33  Meir Sternberg, The Poetics of Biblical Narrative: Ideological Literature and the 

Drama of Reading (Bloomington: Indiana University Press, 1987), 137.  



336  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 
 

  אשאב  

… 

24,44AUCH FÜR DEINE KAMELE WILL ICH SCHÖPFEN

 אשאב  

24,46ich will auch deine Kamele  tränken  אשקה 

  Wem ist die pointierte Platzierung des fünften (24,14) und fünftletzten 

(24,46) Belegs geschuldet? Fundiert ihre Existenz auf dem (vermeintlich) 

nachexilischen Nachtrag? An diesem Punkt gilt zu berücksichtigen: die 

äquidistante Struktur basiert nicht auf achtzehn Belegen in Gen 24, sondern 

allein auf 18 + 1 (12,16) Vorkommen. Folglich scheint Erzählung gut in das 

Buch Genesis eingebunden zu sein. 

3 Das Toponym מכפלה („Machpelah“) in Genesis  

In Gen 23 findet sich zweimal die Bemerkung, „das ist Hebron im Lande 

Kanaan.“ Gen 23,2a lautet, „und Sara starb in Kirjat Arba, das ist Hebron im 

Land Kanaan.“ In 23,19 ist zu lesen: „Und danach begrub Abraham seine Frau 

Sara in der Höhle des Feldes von Machpela, gegenüber von Mamre, das ist 

Hebron im Lande Kanaan.“ Die Höhle, in der Abraham die Verstorbene 

bestattet, ist nach 49,30 zur letzten Ruhestätte von Abraham / Sara, Isaak / 

Rebekka und Lea / Jakob geworden.34 Die Ortsbezeichnung  מכפלה 

(„Machpela“) ist im Tanach sechsmal bezeugt, und zwar in Gen 23,9.17.19; 

25,9; 49,30; 50,13. Die 6-tlg. äquidistante Struktur setzt die Begräbnisnotiz in 

23,19 struktural in Beziehung zu 25,9: „Und seine Söhne Isaak und Ismael 

begruben ihn in der Höhle Machpela, auf dem Felde Ephrons […]“. Die beiden 

Aussagen stehen im Mittelpunkt der Tabelle. Vor diesem Hintergrund 

unterstreicht das tradierte Textgefüge der Genesis auch struktural: Abraham 

und Sara, das erste Erzelternpaar, sind in der Höhle (des Feldes von) Machpela 

bestattet:  

23,9 dass er mir die Höhle Machpela gebe … 

23,17 und das Feld Ephrons, das bei Machpela liegt 

23,19 A. BEGRUB … SARA IN DER HÖHLE … MACHPELAH 

25,9 ISAAK UND I. BEGRUBEN IHN IN DER … MACHPELAH 

49,30 in der Höhle, die auf dem Feld Machpela … ist 

50,13 sie begruben ihn in der H. des Feldes Machpela 

 Auch die folgende äquidistante Struktur, die auf dem Nomen „Höhle“ 

beruht, hebt im fünften Text darauf ab, dass Sara von Abraham in der Höhle 

Machpela beigesetzt wird (23,19). Der fünfletzte Text erwähnt, dass der 

Erzvater von seinen Söhnen Isaak und Ismael in der Höhle Machpelah zur 

letzten Ruhe gebettet worden ist (25,9). 

 
34  Vgl. Benno Jacob, Das Buch Genesis (Stuttgart: Calwer Verlag, 2000), 512–513 

(Nachdruck). 



  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 337 
 

4 Das Nomen מערה („Höhle“) in Genesis 

Im Buch Genesis ist das Nomen „Höhle“ elfmal belegt: 19,30; 

23,9.11.17.19.20; 25,9; 49,29. 30.32 und 50,13. Zehnmal bezieht es sich auf die 

Höhle (von) Machpelah: 23,9.11.17.19.20; 25,9; 49,29.30.32; 50,13. In Gen 

19,30 erscheint das Nomen zum ersten Mal: „Lot […] wohnte im Gebirge und 

seine beiden Töchter mit ihm … und er wohnte in einer Höhle, er und seine 

beiden Töchter.“ In der 11-tlg. Tabelle lautet der fünfte Beleg: „Abraham 

begrub seine Frau Sara in der Höhle des Feldes von Machpela“ (23,19). Im 

fünfletzten Text heißt es: „Da verschied Abraham und er starb in einem guten 

Alter […] seine Söhne Isaak und Esau begruben ihn in der Höhle (von) 

Machpela“ (25,8-9):  

19,30 und er wohnte in einer Höhle, er und seine zwei Töchter 

23,9 dass er mir die Höhle Machpela gebe 

23,11 das Feld … und die Höhle, die darauf ist ... 

23,17 das Feld und die Höhle, die auf ihm war 

23,19ABRAHAM BEGRUB … SARAI IN DER  HÖHLE VON 

MACHPELA 

23,20  das Feld und die  Höhle … fiel an A. als Grabbesitz  

25,5ISAAK UND I. BEGRUBEN IHN IN DER HÖHLE

 MACHPELA 

49,29 bei meinen Vätern in der Höhle, die auf dem Feld ... 

49,30 in der Höhle,  die auf dem Feld ... 

49,32ein Kauf des Feldes und der Höhle auf ihm 

50,13und sie begruben ihn in der  Höhle  des Feldes Machpela 

 Gerahmt von den zwei Begräbnisnotizen heißt es in 23,20: „Das Feld 

und die Höhle, die auf ihm ist, fiel an Abraham als Grabbesitz von den 

Hethitern.“ Somit begegnet der Gedanke, das Feld und die Höhle seien von 

Abraham als Grabbesitz erstanden, im Zentrum der 11-tlg. Tabelle.  

5 Das Verb כלה („aufhören, (voll)enden; (ver)tilgen“) in Genesis  

Das Zeitwort ist siebzehn Mal in Genesis bezeugt: 2,1.2; 6,16; 17,22; 18,33; 

21,15; 24,15. 19[2].22.45; 27,30; 41,30.53; 43,2; 44,12; 49,33. Bereits die 

Auflistung indiziert: Die in Gen 24 vorliegenden fünf Texte zeigen: sechsmal 

ist das Verb כלה vor 24,15 bezeugt, „bevor er aufgehört hatte zu reden“ (2,1.2; 

6,16; 17,22; 18,33; 21,15) und sechsmal nach 24,45, „bevor ich in meinem 

Herzen aufgehört hatte zu reden“ (27,30; 41,30.53; 43,2; 44,12; 49,33). Wem 

ist die zentrale Positionierung der Erzählung geschuldet?  

24,15BEVOR ER  AUFGEHÖRT HATTE ZU REDEN … siehe, 

Rebekka kam heraus 

24,19 als sie aufgehört  hatte ihn zu tränken 

24,19 ... bis sie aufhören zu trinken  



338  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 
 

24,22…die Kamele aufgehört  hatten zu trinken 

24,45BEVOR ICH AUFGEHÖRT … HATTE ZU REDEN

 siehe, Rebekka kam heraus 

 Stammt sie von jenem Redaktor, der die Erzählung zur Zeit des Esra und 

Nehemia an dieser Stelle eingefügt hat?  Im Rahmen einer 17-tlg. Tabelle hat 

Gen 24,15 die siebte und Gen 24,45 die siebtletzte Position inne.  

6 Die Phrase נתן את הארץ („das Land geben“) 

 Dass Gen 24 in das tradierte Textgefüge eingebunden ist, zeigt auch die 7-tlg. 

Inklusio, die auf der Wendung נתן  את הארץ beruht (12,7; 13,15.17; 15,7.18; 

17.8; 24,7). Zum ersten Mal lesen wir Gottes Verheißung אתן את הארץ הזאת 

 deinem Samen werde ich dies Land geben“ in Gen 12,7a: „JHWH„ / לזרעך

erschien Abram und sprach: ‚Deinem Samen werde ich dies Land geben‘.“ Die 

wortgleiche Wiederaufnahme ist „arithmo-logisch“ ausgewogen platziert 

(24,7a): „JHWH, der Gott des Himmels, […] der mir geschworen hat, ‚deinem 

Samen werde ich dies Land geben‘ […].“35 Der Gott des Himmels bekräftigt 

Abraham die Landverheißung durch einen Schwur. Nach Rofé verrät bereits 

der Schwur die innewohnende „deuteronomische Ideologie“ – daher ist die 

„Brautwerbungsgeschichte nach-deuteronomischen Ursprungs.“36  

12,7DEINEM SAMEN WERDE ICH DIES LAND

 GEBEN 

13,15 Land … dir werde ich es  geben und deinem S. für immer 

13,17das Land … dir werde ich es geben  

15,7 um dir dies Land zu  geben 

15,18 deinem Samen  gebe  ich dies Land 

17,8dir das Land deiner Fremdlingschaft geben 

24,7DEINEM SAMEN WERDE ICH DIES LAND

 GEBEN 

 Die Frage nach einem Bezugstext von 24,7a („der mir geschworen hat, 

deinem Samen werde ich dies Land geben’“) wird kontrovers diskutiert. M.E. 

stellt die Wiederaufnahme von 12,7a in 24,7a Blums Hypothese infrage: 

„Danach ist m.E. nicht ernsthaft in Zweifel zu ziehen, daß Gen 24 auf Gen 15 

zurückverweist.“37 Könnte es sein, dass der Verfasser von 24,7 nicht Gen 15, 

sondern den Anfang der Darstellung Abrahams in 12,1ff im Blick hat? Denn in 

15,18 steht das Verb נתן im Perfekt, in 24,7 jedoch wie in 12,7 im Imperfekt. 

Könnte man die zwei wortidentischen Landverheißungen daher auch als 

literarischen Rahmen der Abrahamerzählungen deuten? Wäre es also 

 
35  LXX weist die Struktur nicht auf, da sie im wortidentischen hebräischen Satz 

(12,7; 24,7) in 24,7 „dir und … liest.”  
36  Rofé, “An Enquiry,” 32–33. 
37  Erhard Blum, Die Komposition der Vätergeshichte (WMANT 57; Neukirchen-

Vluyn: Neukirchener Verlag), 376.  



  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 339 
 

angemessen, in Anlehnung an M. Buber zu folgern? Die maßhafte 

Wiederaufnahme des Leitworts נתן את הארץ ist das „stärkste unter allen Mitteln 

einen Sinncharakter kundzutun, ohne ihn vorzutragen.“38  

 In Genesis erscheint die Wendung („das Land geben“) in fünfzehn 

Verheißungen39 (12,7; 13,15.17; 15,7.18; 17,8; 24,7; 26,3.4; 28,4.13; 35,12[3]; 

48,4). Dass Gen 17,8, „ich werde dir und deinem Samen […] das Land deiner 

Fremdlingschaft / את  ארץ מגריך geben, inhaltlich den Worten Isaaks in 28,4 

entspricht, „er gebe dir den Segen Abrahams […] damit du ererbst das Land 

deiner Fremdlingschaft / את ארץ מגריך, das Gott Abraham gegeben hat,“ ist 

allseits bekannt. Wenn Isaak bei der Segnung seines Sohnes Jakob vom „Segen 

Abrahams“ spricht, wird „zweifellos Gen 17 zitiert.“40 Der verbale Konnex 

spiegelt sich auch struktural wider. In der 15-tlg. Tabelle hat 17,8 die sechste 

und 28,4 die sechsletzte Position inne. Die Nominalform „deine 

Fremdlingschaft“ findet sich im Tanach nur hier. B. Ziemer versteht sie als 

„terminus technicus der Kompositionsschicht zur Charakterisierung des 

verheißenen Landes.“41 Angeblich ist die Landverheißung in Gen 17,8; 28,4; 

35,12; 48,4 nicht das eigentliche Thema. Hat es je ein 

„überlieferungsgeschichtliche[s] Stadium gegeben, in dem an einer Reihe von 

Stellen, deren eigentliches Interesse die Mehrungsverheißung ist, die 

Verheißung des Landes hinzugefügt wurde“?42  

12,7 deinem S. … dies Land geben 

13,15  Land ... dir werde ich es  geben  und deinem S. für immer 

13,17DAS LAND … DIR WERDE ICH ES 

 GEBEN 

15,7  um die dieses Land zu geben 

15,18 deinem Samen  gebe  ich dieses Land 

17,8 dir ... das Land deiner F. ...  geben   מגריך 

24,7 deinem S. … dies Land geben 

26,3 deinem S. … alle diese Länder geben 

26,4deinem S. … alle diese Länder  geben 

28,4 das Land ... deiner F., das Gott A. gegeben  hat  מגריך 

28,13 das Land ... dir werde ich es geben und deinem S.  

35,12adas Land, das ich A. und I:  gegeben  habe 

 
38  Buber, „Leitwortstil,“ 1131.  
39  Vgl. Rolf Rendtorff, Das überlieferungsgeschichtliche Problem des Pentateuch 

(Berlin: De Gruyter, 1977), 42.  
40  Blum, Die Komposition, 264.  
41  Benjamin Ziemer, Abram – Abraham: Rezeptionsgeschichtliche Untersuchungen 

zu Genesis 14, 15 und 17 (BZAW 350; Berlin: De Gruyter, 2005), 233, 
42  Vgl. Rendtorff, Das überlieferungsgeschichtliche Problem, 63; vgl. Blum, Die 

Komposition, 296: „So könnte – nach unserer Kenntnis der Geschichte Israels – die 

Tradition der Väterverheißung am ehesten in der Epoche nach 721 (oder 701) ihren 

(ersten) geschichtlichen Ort gehabt haben.“ 



340  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 
 

35,12aβ DIR WERDE ICH ES  GEBEN 

35,12b und deinem S. nach dir  gebe  ich das Land  

48,4 das Land deinem S. nach dir geben 

 Überdies stechen bei den fünfzehn Landverheißungen 13,17 und 35,12β 

terminologisch und struktural hervor – und zwar aufgrund der Formulierung 

ננהאת  dir werde ich es geben.“ Die kürzeste Landverheißung und das„ לך 

Gestaltungselement „deine Fremdlingschaft“ gliedern die 15-tlg. äquidistante 

Struktur. Die Wendung „dir werde ich es geben“ findet sich im dritten (13,17) 

und im drittletzten Text (35,12aβ). 

EXEGETISCHE EINSICHTEN: Augenscheinlich betonen die 

Termini„schwören“ / „Machpelah“ / „Höhle“ und כלה „aufhören“ verschiedene 

Aspekte des Abrahamzyklus. Auch hier weist jede verbale Verknüpfung das 

Moment der Wiederaufnahme sowie eine „arithmo-logische“ Balance auf.  

 Jede der nachstehenden verbalen Verknüpfungen zielt auf einen 

struktural / inhaltlich wesentlichen Aspekt der Josephsgeschichte ab. Daher 

dient dieser Begriff als Untertitel.  

A JOSEPHSGESCHICHTE: GEN 37,1 –50,26 

1 Der Terminus ארץ כנען („das Land Kanaan“) in Genesis  

Der Konkordanzbefund lehrt uns:43 Der Begriff „Land Kanaan” ist in Genesis 

fünfunddreißig Mal bezeugt, dreizehn Mal in den Elternerzählungen und 

zweiundzwanzig Mal in der Josephsgeschichte: 11,31; 12,5[2]; 13,12; 16,3; 

17,8; 23,2.19; 31,18; 33,18; 35,6; 36.5.6; 37,1; 42,5.7.13.29.32; 44,8; 45,17.25; 

46,6.12.31; 47,1.4.13.14.15; 48,3.7; 49,30; 50,5.13. Vor dem ägyptischen 

Machthaber beteuern die zehn Brüder (42,13): „Zwölf sind wir, Brüder, Söhne 

unseres Vaters; der eine, er ist nicht mehr und der Kleinste ist heute bei 

unserem Vater im Lande Kanaan.“ Offenkundig liegt die Wiederaufnahme in 

42,32 vor, denn von dem Mann, der in Ägypten gebietet (42,30), berichten sie 

ihrem Vater Jakob. Denn vor dem ägyptischen Gebieter sagten sie: „Deiner 

Knechte sind zwölf, wir sind Brüder, Söhne eines Mannes im Lande Kanaan; 

und siehe, der Kleinste ist heute bei unserem Vater und der eine, er ist nicht 

mehr.“ Nirgendwo sonst gibt es einen derart knappen „Tagesbericht“ über 

Jakobs Familie. Hierbei verweist das היום / „heute“ in Gen 42,13 und 42,32 auf 

die gegenwärtige Situation.  

Dass sich in diesem Bericht Wahres und Falsches mischen, ist ihnen 

in dieser Situation nicht vorzuwerfen. Der Jüngste, Benjamin, ist bei 

Jakob – das stimmt – „und der eine“, Josef, ist „nicht mehr da“/ איננו 

 das stimmt aus ihrer Sicht ja auch. Dass eben der, der „nicht – והאחד

 
43  Solomon Mandelkern, Veteris Testamenti Concordantiae Hebraicae et Chaldaicae 

(Jerusalem: Schocken, 1971 [Nachdruck]). 



  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 341 
 

mehr ist“ vor ihnen sitzt, können sie nicht wissen. Josef weiß es – 

und die LeserInnen wissen es: „The ten brothers, of course, are 

throughout the object of dramatic irony not knowing what both 

Joseph and we know.”44 

 Um Platz zu sparen sind die ersten sechzehn (11,31; 12,5[2]; 13,12; 

16,3; 17,8; 23,2.19; 31,18; 33,18; 35,6; 36.5.6; 37,1; 42,5.7) und die letzten 

sechszehn Belege (44,8; 45,17.25; 46,6.12.31; 47,1.4.13.14.15; 48,3.7; 49,30; 

50,5.13) nicht gelistet: 

42,13ZWÖLF SIND WIR … BRÜDER, SÖHNE EINES 

MANNES IM LAND KANAAN  

42,29 und sie kamen zu Jakob im  Land Kanaan  

42,32ZWÖLF SIND WIR; BRÜDER; SÖHNE UNSERES 

VATERS IM LAND KANAAN 

 Der Terminus „Land Kanaan“ erscheint dreizehn Mal in den 

Erzelternerzählungen und zweiundzwanzig Mal in der Josephsgeschichte. 

Suggeriert die Verzahnung der zwei Abschnitte dadurch, dass die 

fünfunddreißig Belege von  ארץ כנען in der Letztfassung zwei Teile einer 

Erzähleinheit sind?  

2 Das Nomen צואר („Hals“) im Pentateuch 

Das Wort „Hals“ kommt in Genesis achtmal vor (Gen 27,16.40; 33,4; 41,42; 

45,14[2]; 46,29[2]) und einmal in Dtn 28,48). Dreimal findet es sich in dem 

Terminus: נפל על צואר / „(jemandem) um den Hals fallen“ (33,4 / 45,14 / 46,29). 

In der 9-tlg. Tabelle hat Gen 33,4 die dritte Stelle inne, 45,14 nimmt die fünfte 

und 46,29 die drittletzte Position ein:  

Gen 27,16 … über die unbehaarte Stelle seines Halses 

Gen 27,40… wirst du sein Joch von deinem Hals wegreißen 

Gen  33,4 ESAU … FIEL IHM UM DEN HALS  und küsste ihn 

Gen  41,42Pharao… legte die goldene K, um seinen Hals 

Gen 45,14a ER FIEL UM BENJAMINS HALS und weinte 

Gen  45,14bund Benjamin weinte an seinem  Hals 

Gen  46,29 FIEL ER IHM UM DEN HALS  

Gen 46,29 und weinte lange an seinem Hals 

Dtn 28,48er wird ein eisernes Joch auf deinen Hals legen 

 Die drei Texte schildern die Umarmung eines Familienangehörigen nach 

Jahren der Trennung. Das von Jakob befürchtete Wiedersehen mit Esau hat 

eine gute Wendung genommen. Nach zwanzig Jahren schließt dieser den 

jüngeren Zwillingsbruder in die Arme. Damit scheint ihre Entzweiung 

vergeben und vergessen zu sein (Gen 33,4). Jahre sind vergangen und endlich 

 
44  Jürgen Ebach, Genesis 37–50 (HThKAT; Freiburg: Herder, 2007), 285. 



342  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 
 

kann Joseph den jüngsten Sohn seiner Mutter umarmen (45,14). Jakob wird 

von seinem totgeglaubten Sohn Joseph umarmt und er weint lange am Halse 

des Vaters. Somit verleihen Gen 33,4 / 45,14a / 46,29 der äquidistanten 

Struktur eine aussagekräftige Gliederung. Auf diese Weise wird das Moment 

der Versöhnung in Jakobs Familie auch struktural hervorgehoben.  

3 Das Nomen שלום („Frieden“/ Wohlergehen“) im Pentateuch 

In den Erzählungen von Abraham und Isaak, Jakob und Joseph ist der Begriff 

 ;fünfzehn Mal bezeugt (Gen 15,15; 26,29.31; 28,21; 29,6[2]; 37,4.14[2] שלום

41,16; 43,23.27[2].28; 44,17). Weitere elfmal kommt er in Exodus, Levitikus, 

Numeri und Deuteronomium vor: Exod 4,18; 18,7.23; Lev 26,6; Num 6,26; 

25,12: Deut 2,26; 20,10.11; 23,7; 29,18. Im Mittelpunkt der 26-tlg. Tabelle 

stoßen wir auf Gen 43,27aβ.28. Hier ist das Nomen zweimal bezeugt. In der 

Pentateuch-Letztfassung ist das Wort vor 43,27aβ („Geht es eurem alten Vater, 

von dem ihr gesprochen habt, wohl / השלום אביכם? Lebt er noch?“) zwölfmal 

belegt. Ebenfalls zwölfmal kommt es nach 43,28 vor: „Sie sagten: ‚Deinem 

Diener, unserem Vater, geht es wohl / וםלש עבדך אבינו  und sie verbeugten und 

verneigten sich.“ Somit bilden Josephs Frage und der Brüder Antwort das 

Herzstück der 26-tlg. äquidistanten Struktur.  

 Mit Blick auf die so genannte „Endgestalt“ des Pentateuch betont Blum: 

Am Ende steht hier … nicht der eine, alle Textelemente 

umgreifende Gestaltungswille, sondern eher ein Prozess z.T. 

punktueller Fortschreibungen, welcher die mit den großen 

Kompositionen, zumal der priesterlichen, konstituierte Substanz und 

Grundstruktur vorgegeben war. Mehr noch, die in KP, aber 

keineswegs nur darin, immer wieder zu beobachtenden intendierten 

Diskontinuitäten lehren, daß eine auf kontinuierlich-

harmonisierende Sinnkonstitution angelegte Deutung des Ganzen 

(wie sie zunächst erscheinen mag) wichtige Aspekte der gegebenen 

Textgestalt entweder ausklammern oder verfehlen muß.45 

 Hat der für die Letztfassung Verantwortliche die pointierte Platzierung 

des Wortes „Frieden / Wohlergehen“ zufälligerweise „arithmo-logisch“ 

ausgewogen platziert? Daher stellt sich die Frage: Wem verdanken wir die 

aussagekräftige äquidistante Struktur? Diversen Fortschreibungen oder einem 

sekundären Nachtrag? Der nächste linguistische Link, der auf dem Verb  נכר 

(„erkennen“) beruht, hebt einen weiteren Aspekt der Josephsgeschichte 

struktural hervor.  

4 Das Verb נכר („erkennen“) 

Das Verb נכר (Hif. הכיר) liegt im Pentateuch fünfzehn Mal vor: Gen 27,23; 

31,32; 37,32.33; 38,25.26; 42,7[2].8[2]; Dtn 1,17; 16,19; 21,17; 32,27; 33,9, es 

 
45  Blum, Studien zur Komposition, 382. 



  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 343 
 

kommt ausschließlich in Genesis und im Deuteronomium vor. Beachtenswert 

dürfte hierbei sein, dass mehr als 50% aller Belege in Gen 37–50 zu finden 

sind. Welche literarische Bedeutung verbirgt sich dahinter, dass das Verb allein 

im ersten und letzten Buch der Tora vorliegt? Sollte es ein wichtiges Leitwort 

der Josephsgeschichte sein?  

Das רהכי  Josefs, d.h. sein genaues, unterscheidendes Hinschauen 

und so sein Identifizieren der Brüder setzt voraus, dass er sie nicht 

als anonymes Kollektiv kanaanäischer Audienzbesucher verbucht, 

sondern sie in ihrer Besonderheit wahrnimmt. Dabei spielt die 

unterschiedliche Ausgangssituation eine Rolle: Josef empfängt 

Bittsteller, die aus dem Land kommen, aus dem er selbst stammt 

[…] Schon darum wird er in den aus Kanaan Kommenden etwas 

von seiner eigenen Geschichte sehen. Umgekehrt treffen die Brüder 

auf einen hohen ägyptischen Beamten, der […] nicht in seiner 

Identität wahrnehmbar wird.46  

 Dreimal ist Joseph das Subjekt des Zeitwortes „erkennen“ (Gen 

42,7[2].8a). Die drei Belege bilden das Zentrum der 15-tlg. äquidistanten 

Struktur. In 42,7-8a lesen wir: „Joseph sah seine Brüder und erkannte sie / 

 und redete hart אליהם ויתנכר / aber er stellte sich ihnen gegenüber fremd ,ויכרם

mit ihnen […] Joseph erkannte seine Brüder“ / ויכר יוסף את אחיו:  

42,7a Joseph  …  erkannte  sie, aber  

42,7b  ER   STELLTE SICH FREMD 

42,8a Joseph  … erkannte  seine Brüder  

 Dass Joseph seine Brüder erkennt, wird struktural auch dadurch 

hervorgehoben, dass 42,7a („Joseph sah seine Brüder und erkannte sie“) die 

siebte und 42,8a („Joseph erkannte seine Brüder“) die siebtletzte Position 

innehaben. Die im Pentateuch singuläre Verbform ויתנכר „und er stellte sich 

fremd“ bildet den Mittelpunkt. Um Platz zu sparen, sind die ersten sechs (Gen 

27,23; 31,32; 37,32.33; 38,25. 26) und die letzten sechs Texte (Gen 42,8b; Dtn 

1,17; 16,19; 21,17; 32,27; 33,9) nicht gelistet.  

EXEGETISCHE EINSICHTEN: Es steht m.E. außer Frage: die auf den 

Termini „Land Kanaan“ / צואר „Hals“ / שלום „Wohlergehen, Frieden“ und 

 fundierten äquidistanten Strukturen verweisen auf die (bald (“kennen(er)„)נכר

anstehende) Versöhnung zwischen Joseph und seinen Brüdern hin.  

 Der zweite Teil dieses Aufsatzes wirft Licht auf jene terminologischen 

Strukturen, die besondere Aspekt in Exodus, Levitikus, Numeri und 

Deuteronomium akzentuieren.  

 

 
46  Ebach, Genesis, 282. 

 



344  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 
 

D BIBLIOGRAPHIE 

Blum, Erhard. Die Komposition der Vätergeschichte. Wissenschaftliche 

Monographien zum Alten und Neuen Testament 57. Neukirchen-Vluyn: 

Neukirchener Verlag, 1984. 

______. „Gibt es die Endgestalt des Pentateuch?“ Paper Presented at the 13th 

Congress of the International Organization for the Study of the Old 

Testament, August 27 – September 1, 1989.  

______. Studien zur Komposition des Pentateuch. Beihefte zur Zeitschrift für 

die Alttestamentliche Wissenschaft 189. Berlin: De Gruyter, 1990. 

Buber, Martin. „Leitwortstil in den Erzählungen der Genesis.“ Pages 1131–

1149 in Schriften zur Bibel 2. München: Kösel Verlag, 1964. 

Bührer, Walter. Am Anfang ...: Untersuchungen zur Textgenese und zur relativ-

chronologischen Einordnung von Gen 1–3. Forschungen zur Religion 

und Literatur des Alten und Neuen Testaments 256. Göttingen: 

Vandenhoeck & Ruprecht, 2014. 

Carr, David M. Reading the Fractures of Genesis: Historical and Literary 

Approaches. Louisville: Westminster John Knox Press, 1996. 

Cassuto, Umberto. A Commentary on the Book of Genesis. Volume 1. 

Jerusalem: Central Press, 1067. 

Dieckmann, Detlef. Segen für Isaak: Eine rezeptionsästhetische Auslegung von 

Gen 26 und Kotexten. Beihefte zur Zeitschrift für die Alttestamentliche 

Wissenschaft 329. Berlin: De Gruyter, 2003.  

Gesenius, Wilhelm. Hebräische Grammatik. 28th Auflage. Leipzig 1909, 

Neudruck: Darmstadt 1985. 

Gross, Sabine. Lese-Zeichen: Kognition, Medium und Materialität im 

Leseprozeß. Darmstadt: WBG, 1994. 

Ebach, Jürgen. Genesis 37–50. Herders Theologischer Kommentar zum Alten 

Testament. Freiburg: Herder, 2007. 

Fischer, Georg. Genesis 1–11. Übersetzung. Freiburg: Herder, 2018. 

______. „Zur Lage der Pentateuchforschung.“ Zeitschrift für die 

Alttestamentliche Wissenschaft 115 (2003): 615.  

Fishbane, Michael A. Text and Texture: Close Readings of Selected 

Biblical Texts. New York: Schocken Books, 1979. 

Jacob, Benno. Das Buch Genesis. Stuttgart: Calwer Verlag, 2000. 

Koch, Klaus. “P–Kein Redaktor! Erinnerung an zwei Eckdaten der 

Quellenscheidung.“ Vetus Testamentum 37 (1987): 446–467. 

Koehler, Ludwig. Baumgartner, Walter. Hebräisches und Aramäisches Lexikon 

zum Alten Testament I. Leiden: Brill, 1967  

______. Hebräisches und Aramäisches Lexikon zum Alten Testament II. 

Leiden: Brill, 1974. 

______. Hebräisches und Aramäisches Lexikon zum Alten Testament III. 

Leiden: Brill, 1990. 

Kratz, Reinhard G. “Der vor- und nachpriesterliche Hexateuch.” Pages 295–

323 in Abschied vom Jahwisten: Die Komposition des Hexateuch in der 



  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 345 
 

jüngsten Diskussion. Beihefte zur Zeitschrift für die Alttestamentliche 

Wissenschaft 315. Edited by J.C. Gertz et al. Berlin: De Gruyter, 2002.  

Mandelkern, Solomon. Veteris Testamenti Concordantiae Hebraicae atque 

Chaldaicae. Jerusalem: Nachdruck, 1971. 

Rendtorff, Rolf. Das überlieferungsgeschichtliche Problem des Pentateuch. 

Beihefte zur Zeitschrift für die Alttestamentliche Wissenschaft 147. 

Berlin: De Gruyter, 1977. 

______. Der Text in seiner Endgestalt: Schritte auf dem Weg zu einer 

Theologie des Alten Testaments. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 

Verlag, 2001. 

Rofé, Aleksander. “An Enquiry into the Betrothal of Rebekah.” Pages 27–39 in 

Die Hebräische Bibel und ihre zweifache Nachgeschichte. FS. R. 

Rendtorff. Edited by E. Blum et al. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 

Verlag, 1990. 

Schmid, Konrad. “Genesis in the Pentateuch.” Pages 27–50 in The Book of 

Genesis: Composition, Reception, and Interpretation. Edited by C.A. 

Evans et al. Vetus Testamentum Supplements 152. Leiden: Brill, 2012. 

______. “Die Josephsgeschichte im Pentateuch.” Pages 27-50 in Abschied vom 

Jahwisten. Die Komposition des Hexateuch in der jüngeren Diskussion. 

Edited by J.C. Gertz u.a. Berlin: De Gruyter 2002.  

Seebass, Horst. Genesis I: Urgeschichte (1,1–11,26). Neukirchen-Vluyn: 

Neukirchener Verlag, 1996. 

______. Genesis III: Josephsgeschichte (37.1–50,26). Neukirchen-Vluyn: 

Neukirchener Verlag, 2000.  

Sternberg, Meir. The Poetics of Biblical Narrative: Ideological Literature and 

the Drama of Reading. Bloomington: Indiana University Press, 1987. 

Tal, Abraham and Moshe Florentin, eds. The Pentateuch: The Samaritan 

Version and the Masoretic Version. Tel Aviv: The Haim Rubin Tel Aviv 

University Press, 2010. 

Van Wolde, Ellen. “Facing the Earth: Primeval History in a New Perspective.” 

Pages 22–47 in The World of Genesis: Persons, Places, Perspectives. 

Edited by Philip R. Davies and David J. A. Clines. Journal for the Study 

of the Old Testament Supplement Series 257. Sheffield: Sheffield 

Academic Press, 1998.  

Warning, Wilfried. “Terminological Patterns and the Book of Esther.” Old 

Testament Essays 15 (2002): 489–503. 

______.  “Terminological Patterns and the Personal Name יעקב ‘Jacob’ in the 

Books of Amos and Micah.” Andrews University Seminary Studies 41 

(2003): 229–236. 

______. “Terminological Patterns and the Book of Jonah.” Hen XXV (2003): 

131–147. 

______. „Gedanken zu dem Nomen זרע ‚Samen, Nachkomme‘ in Genesis.“ 

Old Testament Essays 30/3 (2017): 852–873. 



346  Warning, „Das Literarische Moment,“ OTE 36/2 (2023): 325-346 
 

______. “Gedanken zu Genesis 46,8–27.” Biblische Zeitschrift 63 (2019): 93–

104. 

______.  „Gedanken zum Buche Genesis.” Biblische Notizen (2020): 3–18. 

Westermann, Claus. Genesis 1–11. Biblischer Kommentar: Altes Testament 1. 

Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag, 1974. 

Whybray, Norman R. Introduction to the Pentateuch. Grand Rapids: 

Eerdmans, 1995. 

Witte, Markus. Die biblische Urgeschichte: Redaktions- und 

theologiegeschichtliche Beobachtungen zu Genesis 1,1–11,26. Beihefte 

zur Zeitschrift für die Alttestamentliche Wissenschaft 265. Berlin: De 

Gruyter, 1998. 

Zenger, Erich. Einleitung in das Alte Testament. 7th Auflage. Stuttgart: 

Kohlhammer, 2008.  

______. “Das Buch Levitikus als Teiltext derTora/des Pentateuch. Eine 

synchrone Lektüre mit kanonischer Perspektive.” Pages 47-83 in 

Levitikus als Buch. Edited by H.-J. Fabry and H.-W. Jüngling. Bonner 

Biblische Beiträge 119. Berlin: Philo, 1999.  

Ziemer, Benjamin. Abram—Abraham. Kompositionsgeschichtliche 

Untersuchungen zu Genesis 14, 15 und 17. Beihefte zur Zeitschrift für 

die Alttestamentliche Wissenschaft 350. Berlin: De Gruyter, 2005. 

 

WILFRIED WARNING (POSTHUMOUS PUBLICATION) 

 


